
Más ciencia y diseño en más

lugares para más personas

elgatoylacaja.com/la-vida-y-

la-brujula

20/02/2018

Editorial 2018

La vida y la brújula
TXT EL GATO Y LA CAJA IMGMOROCHO ESTUDIO

Pensar la ciencia como una herramienta para la construcción de la sociedad en la

que queremos vivir significa, entre otros desafíos, pasar de lo abstracto a lo

concreto. Pero navegar esa distancia entre el conocimiento teórico y su

implementación no es fácil. Supone un desafío tanto de diseño como de

voluntad política, ya que muchas de nuestras posturas, conocimientos y creencias

cargan premisas implícitas que, a modo de lastre, nos impiden avanzar o nos hacen

equivocar el rumbo. ¿Por qué? Porque son premisas axiomáticas, arbitrarias por

naturaleza. Que logremos reemplazarlas por axiomas distintos depende, en gran

medida, de que antes seamos capaces de enunciar esas opciones superadoras con

https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/la-vida-y-la-brujula
https://elgatoylacaja.com/author/elgato/
https://www.instagram.com/morochoestudio/


claridad. Dicho de otro modo: para buscar premisas nuevas y superadoras nos

debemos lanzar fatalmente a una tarea introspectiva.

Cuando hablamos de la construcción de las sociedades en las que (al menos

nosotros) queramos vivir, hablamos de sociedades en las que el axioma

fundamental sea minimizar el sufrimiento y maximizar el bienestar y las

posibilidades de experimentar el Universo para tantas conciencias como

sea posible. Dicho esto, vale aclarar que por conciencia nos referimos a la

capacidad de tener una experiencia subjetiva, tanto en las dimensiones que en

general entendemos como negativas (las experiencias de dolor, miseria, terror,

agonía o sufrimiento, por ejemplo) como en las positivas (bienestar, dicha, paz o

felicidad). Claro que esta definición de conciencia es mejorable. Lo ha sido desde la

primera vez que le dimos nombre a la experiencia subjetiva e, incluso, tratamos de

imaginar experiencias subjetivas distintas de las nuestras y nos encontramos con la

sospecha de que, además de los humanos, otras entidades parecen transitar una

propia. Pero aun con sus limitaciones, esta definición es valiosa porque nos

permite posicionarnos consistentemente en diversas situaciones en las que es

necesario resolver una tensión entre distintos experimentantes de subjetividad. Y

convengamos que, si algo hay en el Universo, es tensión entre modos distintos de

mirarlo, conciencias o individuos.

Aun cuando es deseable mejorar esta definición (como tantas otras), para ganar

resolución en nuestra capacidad de evaluar escenarios complejos o sutiles, tener

una definición de la cual partir ya es un primer paso para hacer posible que la

mirada científica participe efectivamente en la toma de decisiones. De la

misma manera, exponer la necesidad de reflexión permanente sobre estas premisas

nos permite el armado de un sistema que, a pesar de la naturaleza arbitraria de las

premisas y aun no pudiendo ser perfectamente objetivo, sí puede ser

transparente. Es entonces a partir de esta base (que buscamos contagiar y

expandir) que definimos el horizonte y las metas.

Puesto esto de manifiesto, puede ahora la ciencia −como forma de ver el mundo−

ordenar preguntas y aventurar respuestas y modelos, convertirse en nuestra manera

de navegar los territorios desafiantes que se presentan en esa dirección.  



La pelea última es epistémica

“Si alguien no valora la evidencia, ¿qué evidencia vas a proporcionarle para

demostrar que debe valorarla?

Si alguien no valora la lógica, ¿qué argumento lógico podrías proporcionar para

mostrar la importancia de la lógica? “

– Sam Harris

Proponer la ciencia como forma de construcción de lo que entendemos como

conocimiento válido o verdad implica un desafío previo que es poder ser claros: qué

queremos decir cuando decimos válido. Qué entendemos por verdad.

Podemos dejar en claro que cuando decimos válido hablamos de conocimiento

con el que podemos operar para modificar el entorno, dada su capacidad para

describir alguna porción del universo de manera útil. Pero las nociones de verdad y

validez definitivamente no son únicas. Emergen de las personas y de las

comunidades que esas personas integran. Existen, por ejemplo, usos del término

verdad que surgen de la lógica formal (es decir, que expresan relaciones entre

conceptos pero no necesariamente una relación con los hechos), así como personas

y comunidades para quienes la experiencia anecdótica o la fe religiosa son formas

válidas de generar conocimiento o de revelar verdades. Saber esto nos enfrenta a

entender que abrazar la ciencia como forma de ver el mundo y de construir

conocimiento que admitimos como válido es, en sí misma, una manera de

posicionarnos. La convicción acerca de que la ciencia debe poseer un rol

protagónico en el diseño de las normas que rigen nuestras sociedades nos habla,

también, de qué entendemos por ciencia, así como de sus ámbitos de incumbencia.

Quizás hasta sería pertinente desambiguar la palabra y hablar de pensamiento

crítico, de razón y generación de evidencia empírica, de búsqueda de

intersubjetividades o de búsqueda de la minimización de los sesgos del observador.

Pero podemos ser explícitos sin perdernos en esos matices: entendemos ciencia

como una linterna que ilumina la realidad. Esta definición nos permite,

entonces, hablar de diferentes proyectos de la ciencia, que tienen sus ámbitos de

acción, sus agentes y sus métodos y habilidades particulares a ser explorados y

mejorados.



En primer lugar, el más presente en la imaginación de todos: el proyecto

descriptivo, explicativo y/o predictivo. La ciencia como forma de hacerle

preguntas al mundo natural y social, de armar modelos teóricos que los expliquen

y de comprimir el Universo para poder abarcarlo, abordarlo, entenderlo un poco

más. En segundo lugar, un proyecto productivo: ciencia que hace cosas −o hasta

deberíamos decir tecnología−, desde la que nos manda a la Luna o la que

domestica la energía encerrada en los núcleos atómicos, hasta la que genera

pigmentos para que los pintores se expresen, o redes de fibra óptica para que las

personas nos encontremos en la distancia. Pero también ciencia que nos ayuda a

adecuar los objetivos que nos proponemos a nuestros valores y fines más

profundos, a ordenar prioridades y a comprender qué acciones (y

transformaciones) nos acercan más que otras a nuestros objetivos, que pueden ser

sociales, éticos, políticos así como artísticos, productivos, estéticos, etc. A estos dos,

los familiares, vamos a agregar un proyecto normativo: el que involucra la ciencia

como herramienta indispensable para contribuir en la construcción de consensos

sobre las reglas que organizan las sociedades y ayudan a construir un todos

y  todas  que trasciende la simple suma de partes. Una herramienta para aclarar lo

que hay en juego, comprender las implicancias de cada postura, entender lo que

compartimos y lo que no, comunicarnos y poder posicionarnos de manera

reflexiva y responsable ante el mundo. Es en este proyecto normativo que la ciencia

como forma de ver el mundo se encuentra con su mayor desafío: no todas las

personas consideran que la ciencia sea un partícipe necesario de la toma de

decisiones políticas o del diseño de nuestras sociedades. Nos encontramos,

literalmente, frente al hecho de que no todos adjudicamos los valores de verdad o

de validez de la misma manera, y nos enfrentamos a la aventura y necesidad de

seducir a otros acerca del valor de la mirada científica. Ahí aparece el cuarto

proyecto de la ciencia: el persuasivo.

Argumentar que la toma de decisiones debería incluir a la ciencia como

protagonista es abogar, sobre todo, por la valoración del conocimiento y la

reflexión basados en la razón y la evidencia empírica. Invitar a adoptar una mirada

científica es hacer prensa epistémica, y hacerla hoy. Si toda época histórica ha sido



siempre testigo de cambios a un ritmo más acelerado que la época anterior, es

preciso destacar que hoy somos parte de las primeras generaciones que, en el

transcurso de una sola vida, son testigos de cambios tan radicales en la forma de

generar y distribuir conocimientos. Tal vez por eso sea tan necesario que se instale

en cada uno la necesidad de observar, desafiar y prestar atención a la forma en la

que accedemos a la información y le atribuímos calidad de verdad o validez.

Hacer, medir, ajustar, repetir

Hemos vivido eras donde el conocimiento estaba contenido en soportes físicos

evidentes. Textos que podíamos tocar y que tardaban en viajar entre lugares lo que

tardaban en viajar los objetos materiales más ágiles de la época, acelerando el

intercambio de información a medida que la tecnología del transporte lo permitía.

Todo cambió radicalmente cuando empezamos intercambiar información a la

velocidad de la luz. Empezamos a codificar y decodificar información, a copiarla y a

compartirla instantáneamente. A amplificarla ya sin la limitación de las sumas cero.

Un mensaje podía escalar emancipándose de un soporte único material. Una radio

podía pasar mil canciones que un disco no abarcaba, y una misma tele, todas las

películas.

Todavía viven personas que pueden recordar la transición entre estas formas de

soporte e intercambio de información y, por lo tanto, pueden dar cuenta de cómo

se transformaron los lugares que entendíamos como seguros para resguardar esa

información, para velar por su verdad o validez. Hoy en día, la cantidad de

productores de conocimiento y la velocidad de esparcimiento de las ideas han

crecido dramáticamente. Los procesos de recombinación y selección de esas ideas

se volvieron un desafío para nuestra capacidad de atribuir valores a una cantidad

de información creciente y a una oferta en perpetua expansión. Uno de los libros

fundamentales en donde está contenido el conocimiento que entendemos

(algunos) como válido ya ni siquiera es un soporte físico sino una nube. Una nube

material, pero absolutamente intangible. Hay quienes lo vieron ocurrir todo.

Mientras tanto, entramos (vivimos) en una episteme de redes, de producción y

distribución de información deslocalizada, a menudo difícilmente rastreable o



auditable y frágil en épocas de posverdad, y vamos a tener que decidir qué hacer

con eso.

Entre las opciones practicables −que incluyen un enorme contínuo desde abrazar

un antiguo códice sagrado como fuente de toda verdad válida o asumir que toda

valoración u observación personal es válida como verdad independientemente de

su correlato con el contexto medible, hasta su negativo, con un férreo escepticismo

que determina que no podemos aceptar ningún conocimiento como verdadero,

nunca−, elegimos y abogamos por la ciencia debido a su capacidad de

minimizar la imposición de las voluntades de unos por sobre otros, por su

propiedad de otorgarle al individuo la posibilidad de elegir en qué textos creer, qué

información vale, y de hacerlo de manera autónoma e independiente. La pelea de

nuestra época ya no tiene tanto que ver con el acceso a la información sino

con el acceso a la capacidad de discriminar la información, de separar pajas y

trigos, de evidenciar axiomas fundamentales e intenciones en un presente donde la

valoración de la verdad parece residir más en si el emisor está o no en nuestra tribu

de opinión polarizada, en nuestra satisfacción de expectativa, en el sesgo de

confirmación de la cámara de eco que construimos alrededor nuestro, que en si esa

verdad está conectada con una forma medible de abordar la realidad.

Estos son mis principios, pero si vemos que no funcionan para

bien de todos, los ajustamos. IMG: The Negra

Creemos entonces que la ciencia como manera de ver el mundo es una

herramienta para desnaturalizar esas narrativas y marcar una cancha donde la

http://www.thenegra.com/


calidad del dato y la solidez lógica del argumento importan más que el emisor.

Donde la atribución de verdad tiene que ver con la forma de aproximarse a la

pregunta. Dado que el poder se expresa, entre otras cosas, en su capacidad de

determinar las fuentes que entendemos como válidas, depositar esa valoración en

un abordaje que busca independencia del emisor nos permite redistribuir poder.

Si entendemos la violencia no sólo como una forma de ejecución (o amenaza) de

fuerza física sino en un sentido más amplio −como el ejercicio de privar a otro de la

capacidad de elegir o de la capacidad de hacer libremente−, elegir construir usando

la ciencia significa, en última instancia, una manera de elegir también normas

que minimizan la violencia: porque las normas de convivencia pueden basarse

así en lo medible independientemente del medidor, y en lo observable, ya no en la

privacidad de la experiencia personal, sino a los ojos de todos.

IMG: The Negra

http://www.thenegra.com/


Este proyecto es la forma en la que elegimos convertir en acción estas ideas.

Es la forma en la que exploramos, abordamos y compartimos las aventuras y

desventuras de hacer ciencia, charlar sobre ciencia y persuadir a tantas

personas como sea posible de la necesidad de decidir usando ciencia.

Esta es la manera que encontramos de trascender nuestras individualidades para

formar algo más grande y mejor que lo que somos cada uno de los que lo hacemos,

de transformar y de reclamar agencia. Y, sobre todo, de reclamarla para la mayor

cantidad de personas posible.

Este texto es parte de los muchos contenidos que desarrollamos exclusívamente para el

Anuario 2017. Tanto si quieren leer el resto como si quieren seguir bancando que un

Gato independiente siga creciendo, es por acá.

elgatoylacaja.com/la-vida-y-la-brujula

Sumate en 

eglc.ar/bancar

https://elgatoylacaja.com/tienda/
https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/la-vida-y-la-brujula
https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/la-vida-y-la-brujula
https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/la-vida-y-la-brujula
https://eglc.ar/bancar

