E1l Gato
y La Caja

i E v D QUE NG\ (_NO iMPORTA PARA",PORQUE
U‘(:\?\{ESERBE%O? i-{“Ng RE?SAUN BEB;B JOMA BEBITOS) [ TENGO ALGUNOS
~ \ €SO,ES UN FET/O —\( PRGUMENTOS QUE.,

Vo

A &3

=P [\
(YO TENGO BEBITOS

«

ELGATOYLACAJA.COM

(&

Aborto: nacimiento de una idea

Uno de los lugares mds comunes en donde el debate sobre el aborto suele quedar
enredado es aquel que lo sitGa como una disputa entre los derechos de la mujer (a
la salud, al propio cuerpo, a su vida, etc.) y el derecho del feto a la vida. Sin
embargo, para llegar a pensar el debate en esos términos fue necesario dar
un paso anterior, que generalmente es invisibilizado e incluso negado por
algunos/as: para pensar el aborto en términos de un conflicto de derechos se tuvo
que construir antes al feto como un sujeto, cuya vida tiene un ‘valor’ y debe

ser protegida.


https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/elbebito
https://elgatoylacaja.com/author/jose-manuel-moran/
https://www.facebook.com/lacopecope/
https://elgatoylacaja.com/aborto-hablando-de-la-libertad/

Muchos/as confunden los términos que se debaten, asumiendo que la disputa en
torno al aborto legal se vincula con ‘el inicio de la vida’. Esto es un error porque
antes del comienzo de los primeros signos de actividad cerebral, de la implantacién
o incluso de la fecundacién, ya hay vida. Ovulos y espermatozoides son, de hecho,
células vivas de la especie humana, como también lo son las células de la piel, de los
érganos internos, etc. Asi que lo primero que serfa preciso dejar en claro es que el
debate sobre la vida que se da en torno al aborto corresponde mis
especificamente al del inicio de la vida ‘de un nuevo individuo humano’, y

no en el inicio de la vida como tal. Yendo un poco mds al hueso, el debate

central es desde qué momento comenzamos a otorgarle valor y proteccién a esa
nueva vida individual (sin perder de vista que ‘individual’ es en si mismo
discutible, dada la naturaleza dependiente del organismo en desarrollo).

Muchas veces damos por sentado que ciertas cosas naturalmente son como las
pensamos nosotros/as, que son obvias, hasta que les ponemos un poco de
perspectiva histdrica y antropoldgica. Lo cierto es que cada sociedad y cada
cultura negocia de manera distinta los umbrales que determinan el
momento en que la vida comienza a ser considerada como susceptible de
proteccion.

La antropologfa ha demostrado que en muchas sociedades no industrializadas el
inicio biolégico de la vida no coincide necesariamente con el inicio de la valoracién

de esa vida. En ciertas culturas, el inicio de la vida suele asociarse al momento del

parto bioldgico, por ser este el primer instante en que es posible visibilizar al/la
nifo/a, mientras que su aceptacién social (la entrada de esa nueva vida a la
comunidad) puede ocurrir en un momento posterior, como cuando se cumplen
ciertos ritos, cuando ocurren determinados eventos simbdlicos de importancia
para la comunidad o cuando se alcanza un cierto estado de maduracién. Dice la
antropdloga Lynn Morgan que en multiples culturas el ‘parto biolégico’ estd
separado del ‘parto social’. En algunos lugares, por ejemplo, el ingreso simbdlico de
una nueva vida a la comunidad ocurre recién cuando se le asigna un nombre al/la
bebé, cuando se realiza la perforacién de una de sus orejas, cuando se le circuncida,

etc., ritos que pueden ocurrir a los pocos dias o a los anos luego del parto bioldgico.


https://elgatoylacaja.com/inconcebible/
https://elgatoylacaja.com/inmortal/
https://elgatoylacaja.com/la-chispa-de-la-vida/
https://elgatoylacaja.com/todo-un-parto/

De este modo, en algunas sociedades, antes del nacimiento biolégico el feto
no es considerado todavia una ‘nueva vida’, menos adn un sujeto
independiente susceptible de proteccion o de valoracién moral.

Por otro lado, en las sociedades occidentales, desde hace unas pocas décadas
venimos atravesando una dindmica social y politica en la que hemos tendido a
adelantar el momento simbdlico en que valoramos y admitimos esa nueva vida
como parte de la comunidad. En parte, esto se debe a las nuevas tecnologias de
visualizacién que desde mediados del siglo XX nos han permitido observar
los fetos antes del nacimiento. Esta ‘visibilidad’” que ha adquirido el feto dentro
del ttero de la mujer transformo las percepciones que se tienen respecto de éste,
produciendo cambios en la valoracién subjetiva que le asignamos. Aqui es cuando
nos acordamos de que todos tenemos un amigo que le hablé a una panza.
Parafraseando nuevamente a Lynn Morgan, las tecnologfas de visualizacién han
adelantado el parto social en Occidente. Eso si, este fenémeno tuvo lugar con una
relativa ambigiiedad: aunque hoy en dia les asignamos nombres a los/as hijos/as
antes de su nacimiento, oficialmente el nombre queda registrado recién tras el
parto; pese a que valoramos la vida fetal, los registros de mortalidad oficiales sélo
cuentan las muertes de aquellos que murieron tras el parto, y no antes; para
précticamente todo efecto, una mujer embarazada cuenta como una sola persona,
y no como dos, tres, ocho. Es decir, atravesamos actualmente un proceso ambiguo
de adelantamiento del parto social en el que valoramos la vida fetal, sin
desprendernos del todo de la idea de que el nacimiento biolégico constituye un

momento simbdlico central que marca el ingreso a la comunidad.



Imagen destinada a descomprimir emocionalmente. MIREN,
BEBITOS!!!

La postura de la iglesia, también histérica

El propio discurso sobre el inicio de la vida individual que actualmente defiende la
jerarquia de la Iglesia Catdlica no ha sido idéntico a lo largo de su historia. La idea
de que la vida individual comienza con la fecundacién fue adoptada
oficialmente por la Iglesia Catdlica recién en la segunda mitad del siglo
XIX.

A lo largo de la historia del catolicismo, una larga lista de tedlogos y Sumos
Pontifices apoyaron la tesis denominada ‘hominizacién tardia’, fundindose en
antecedentes filoséficos, teoldgicos y biblicos. Segin Tomds de Aquino, por
ejemplo, el alma era infundada (produciendo la ‘animacién’) a los 40 dias de la
fecundacidn en el caso del hombre, y a los 90 dias en el de la mujer. San Agustin
agregaba 6 dfas mds en los fetos de hombres. Asi, aunque el aborto era considerado
un pecado, para una gran parte de los tedlogos de la antigiiedad, era menos grave si
se realizaba antes de la ‘animacién’ del feto, y en ningtin caso, cuando ocurriera
antes de la ‘animacién’, se lo asimilaba con un homicidio. Algunos pasajes del
Antiguo Testamento, como el Exodo, hacen una importante distincién entre las
penas aplicadas a una persona por asesinato (en cuyo caso la pena es la muerte), y

aquellas aplicadas a una mujer que aborta (las que remiten sélo a una multa).



Por casi dos milenios la Iglesia Catdlica mantuvo el debate interno respecto de la
hominizacién sin oficializar una posicién, a excepcién de un breve periodo de tres
afios durante el siglo XVI, cuando en 1588 el papa Sixto V apoyé de manera
oficial la tesis de la ‘hominizacién inmediata’, segin la cual el cuerpo recibirfa el
alma desde el momento mismo de la fecundacién. Asi, por primera vez la
jerarquia catdlica contrariaba la tesis de la hominizacién tardia sostenida
por la mayoria de los teélogos premodernos. Sin embargo su sucesor, Gregorio
XIV, modificé tal posicién y sefialé en 1591 que ‘donde no hay homicidio o feto
animado, no ha de aplicarse un castigo mds estricto que el que prescriben los
sagrados cdnones o la ley civil’. Con esto, la Iglesia volvia a sostener la idea de que el
alma recién se infundirfa en un momento posterior a la fecundacién vy, por lo
tanto, el feto ‘inanimado’ no constituirfa atin un individuo susceptible de la misma
valoracién moral que un ser humano ‘animado’.

Pese a esto, en los siglos siguientes la preponderancia de la teorfa de la
hominizaciéon tardia comenzaria a ceder terreno frente a la de la
hominizacién inmediata, producto de algunas transformaciones que ocurririan
tanto al interior de la propia Iglesia Catdlica como en el contexto europeo en
general. Pueden distinguirse al menos dos grandes antecedentes que incidieron en
este cambio de perspectiva. El primero se relaciona con las observaciones
iniciales de espermatozoides y évulos a nivel microscépico. A lo largo del siglo
XVII se desarrollaron las primeras observaciones que utilizaron el microscopio
como tecnologfa de visualizacién, indagando los objetos en una nueva escala de
‘realidad’. Cientificos de la época, algunos de los primeros en hacer uso de las
nuevas tecnologfas de visualizacién, comenzaron a observar évulos y
espermatozoides sosteniendo que en ellos se podia ver un diminuto y

completamente formado ser humano, al que denominaron homunculus.

Cientificos del siglo XVII predicen la construccion de
monoambientes cada vez mas estrechos.



Estos ‘hallazgos’ dieron pie a lo que se denominé ‘corriente preformativa’,
difundiendo consigo la idea de que el embrién constituirfa ya un ser humano que
no necesita nada mds que crecer hasta su nacimiento. En términos generales,
quienes sostenian la tesis de la hominizacién tardia habian tendido a apoyarse, con
algunas variaciones, en la idea aristotélica de que el alma humana o sensitiva sélo
podia encontrarse en un ser con forma humana. Dado que se asumia que el
6vulo recién fecundado no tenia dicha forma, se pensaba que no poseia
alma, y que sélo era animado cuando la tomaba. La corriente preformativa
puso en cuestion esta idea, al sostener que el évulo fecundado si correspondia a un
ser con forma humana. Por esto, algunos tedlogos influenciados por los postulados
de esa corriente cientifica comenzaron a considerar que si el producto de la
fecundacién era ya un ser con forma humana, entonces deberfa tener alma desde
ese mismo instante. Aunque los postulados de la corriente preformativa fueron
posteriormente refutados, su influencia sobre el debate en torno a la hominizacién

es, para muchos/as, evidente.

A los 23 segundos de la fecundacion, ya podemos escuchar los latidos del corazon del
cigoto, podemos pedirle que elija el color del cuarto que lo va a recibir o hasta podemos
mediante un estetoscopio escuchar un mondlogo sobre la angustia que tiene por no
saber si estudiar derecho o contabilidad. Todo con una sola célula. Una.

Pero ademds de la corriente preformativa hubo un segundo antecedente, aunque

de orden teoldgico. En 1708 el Papa Clemente XI declaré a la Inmaculada



Concepcidén como una fiesta importante para la Iglesia Catdlica, fijando su fecha
en el 8 de diciembre, justo nueve meses antes del nacimiento de Marfa. De modo
indirecto, esta doctrina apoyaba la tesis de la hominizacién inmediata: si se asumia
que Maria habia recibido su alma en la concepcién, se abria entonces la
posibilidad de pensar que la animacién de todo ser humano podria ocurrir
en dicho momento. La aceptacién de la doctrina de la Inmaculada Concepcién
llegé a su punto ctlmine cuando Pio IX la oficializé mediante la bula papal
‘Ineffabilis Deus’, en 1854. Fue el mismo Pio IX quien, quince afos mis tarde,
oficializaria finalmente la tesis de la hominizacidn inmediata. En 1869, mediante la
publicacién de la ‘Apostolicae Sedis’, indicé que todo aborto, independiente del
momento del embarazo en que se realizase, es un homicidio que merece la pena de
excomunion.

La posicién contempordnea sostenida desde la jerarquia vaticana respecto al inicio
de la vida individual, aunque influenciada por la doctrina de la Inmaculada
Concepcidn y por la corriente preformativa, adquirié un nuevo matiz a partir de
la segunda mitad del siglo XX. La defensa catdlica de la fecundacién como el
momento en el que emerge la vida de un nuevo individuo se funda hoy en una
idea ‘genetista’, basada en una nocién de continuidad e inmutabilidad de la
identidad genética a lo largo de todo el proceso de desarrollo bioldgico, y cuyo
punto de partida serfa la fecundacién del évulo. Se trata de una idea estrechamente
relacionada con la emergencia de la biologfa moderna. En la era de la genética, los
genes adquirieron el caricter de entidades que contenfan la informacién del
‘programa predeterminado’ a través del cual opera y se regula la vida misma. Para
que la Iglesia Catdlica adoptase el imaginario genetista en sus nociones y
argumentos respecto del inicio de la vida de un nuevo individuo humano fue clave
el trabajo del médico Jérome Lejeune.

A finales de la década de 1950, Lejeune descubrié que la causa del denominado
‘Sindrome de Down’ era la presencia de una copia adicional del cromosoma 21. Su
descubrimiento no sélo sirvié para demostrar el origen genético de ciertas
enfermedades, sino para instituir en el Vaticano el imaginario genetista de la vida:

dado que el genoma contiene los cédigos de salud y enfermedad preprogramados



de los individuos, Lejeune asumia que, desde el momento en el que se forma el
genoma completo de un organismo —esto es, la fecundacién— se forma la
estructura del ‘plan rector’ de la vida y, por lo tanto, podria hablarse de un
nuevo individuo desde aquel instante. En junio de 1974, Lejeune fue
nombrado miembro de la Pontificia Academia de las Ciencias y sélo cinco meses
después la Congregacién para la Doctrina de la Fe del Vaticano publicé la
‘Declaracién sobre el aborto’, donde senalaba que “desde el momento de la
fecundacion del ovulo, queda inanugurada una vida que no es ni la del padre ni la de
la madpre, sino la de un nuevo ser humano que se desarrolla por si mismo. [...] La
ciencia genética moderna aporta preciosas confirmaciones. Ella ha demostrado que
desde el primer instante queda fijado el programa de lo que serd este ser viviente: un
hombre, individual, con sus notas caracteristicas ya bien determinadas’.

El hecho de que el évulo fecundado (llamado también ‘cigoto’) sea la primera
célula con un ADN distinto al de la madre y el padre, y que se mantendrd
inmutable durante su desarrollo bioldgico, constituye para la Iglesia Catélica la
prueba cientifica de que ese évulo fecundado es ya una nueva vida, un
individuo distinto de sus progenitores/as cuya vida es valorable en si
misma.

Entonces, ¢la iglesia basa su postura actual en conocimientos cientificos? Para
nada. Establecer el momento de formacién del genoma humano como punto de
inflexién a partir del cual una vida se constituye como un pleno sujeto de derechos
no es en absoluto una aplicacién directa del conocimiento que nos
proporciona la genética. Implica que primero tenemos que asumir que lo que
hace valiosa nuestra vida como seres humanos, y que por tanto amerita proteccidn,
es la informacién genética que nos hace inicos. En otras palabras, supone entender
a los seres humanos como un conjunto de cédigos preprogramados (los genes), y a
esa informacién genética como lo que da un ‘valor esencial’ a la vida humana. El
resbalén 16gico que opera acd es bastante ficil de sefialar: convengamos que de
observar y entender la importancia de los genes para la vida bioldgica a definir el
individuo como sujeto de derechos en base a la existencia de una informacién

genética Unica, hay un paso que ya no es cientifico, sino cultural, politico e



ideolégico. Porque al ver en un microscopio el proceso de fecundacién, la imagen
no nos muestra una persona, ni menos un sujeto de derechos, sélo dos células que
se unen. Afirmar que un cigoto es un sujeto no es una conclusion cientifica
sino una forma subjetiva de asignarle valor moral y juridico a una célula,
basindose en el imaginario genetista que afirma que los genes son todo, que
representan la ultima verdad de nuestra existencia. Lo cierto es que todo
significado y valoracién que le asignamos al feto es una representacién y no una
forma imparcial y objetiva de pensar en la vida embrionaria. Y el problema es
cuando negamos ese cardcter construido que tiene la valoracién de la vida,
disfrazdndolo bajo la apariencia de una verdad cientifica.

Antes de debatir el aborto en términos de un conflicto de derechos entre el
embrién y la mujer debemos sincerar los modos en que hemos situado al debate en
ese terreno, desnaturalizar lo que entendemos como evidente o natural y observar
que quienes se oponen al derecho al aborto suelen subjetivar al feto negando
la operacién politica que efectiian cuando, bajo la apariencia de la naturalidad
y la objetividad, otorgan a ese feto la cualidad de sujeto y, como tal, de persona
susceptible de proteccidn, al tiempo que invisibilizan a las mujeres y les imputan

un estatus moral y juridico equivalente al de una célula, como es el cigoto.

BONUS

Sol Minoldo, la editora de esta nota, dando una entrevista a FM La Patriada el S de

enero de 2018.



Referencias

Moran Faundes, J. M. (2014). La valoracién de la vida, la subjetivacién del embrién y
el debate sobre el aborto: aportes desde una perspectiva critica. Acta bioethica.

elgatoylacaja.com/elbebito

8*@%
Sumate en @
eglc.ar/bancar


https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/elbebito
https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/elbebito
https://elgatoylacaja.com/pdf/elgatoylacaja.com/elbebito
https://eglc.ar/bancar

